SOZIOLOGIE, 54. JG., HEFT 1, 2025, S. 52-57

Beobachtungen beobachten

Hans-Georg Soeffner zum 85. Geburtstag

Georg 1V obruba

Spitestens in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts hatte der soziologische
Wissensbestand einen Reifegrad erreicht, der einsehbar machte, dass Be-
obachtungen tber die Gesellschaft Beobachtungen in der Gesellschaft sind
und darum unter sozialen Bedingungen angestellt werden. Es entstand die
Soziologie des Wissens, die »das Denken in dem konkreten Zusammenhang
einer historisch-gesellschaftlichen Situation zu verstehen« sucht (Mannheim
1995: 4). Mit der wissenssoziologischen Erfassung des soziologischen Wis-
sens entwickelte sich seine spezifische Reflexivitit. Die Kompetenz der So-
ziologie zur Selbstbeobachtung macht ihre disziplinire Identitit aus.

»Die Entdeckung des Beobachters« (Baecker 1993: 18) als Bestandteil des
soziologischen Beobachtungsfeldes hat drei eng verbundene Konsequenzen:
Erstens, die Leute, die die sozialen Verhiltnisse beobachten, interpretieren
und dementsprechend handeln, geraten ins Zentrum der soziologischen
Aufmerksamkeit. Zweitens, die soziologische Beobachterin rickt an den
Rand des Beobachtungsfeldes, um sich bei ihren Beobachtungen nicht selbst
im Weg zu stehen. »Jeder, der Sozialwissenschaftler werden will, muf3 sich
dazu entschlieBen, einen anderen statt seiner selbst als das Zentrum dieser
Welt zu setzen, nimlich die beobachtete Person.« (Schiitz 1972: 41) Drittens
kommt damit der subjektseitige Anteil an der Konstruktion der Wirklichkeit
in den Blick (von Foerster 1993). Die Impulse zu diesem Reflexionsschub
kamen aus vollig unterschiedlichen Denkrichtungen, doch ist ihnen gemein-
sam, dass sie ganz wesentlich von Wien ausgingen.! Das lisst sich aus den
temporeichen und fundamentalen Umwilzungen der Lebensverhiltnisse

1 Alfred Schiitz, 1899 in Wien geboren, lebte von 1939 bis zu seinem Tod 1959 in New
York; Heinz von Foerster, 1911 ebenfalls in Wien geboren, emigrierte 1949 in die USA
und starb 2002 in Pescadero, Kalifornien.



BEOBACHTUNGEN BEOBACHTEN 53

nach dem Zusammenbruch des Habsburgerreiches, der ungeheuren Vielfalt
der Lebensverhiltnisse und Erfahrungen erkliren, die Bewusstsein fiir die
Kontingenz der sozialen Verhiltnisse und Distanz zu ihnen schufen, sowie
die Partikularitit aller Beobachtungspositionen bewusst machten. Einfacher
gesagt: Wien war Knotenpunkt der Moderne, und das Denken tber das
Denken ist genuines Merkmal modernen Denkens.

Mindestens zwei bemerkenswerte Diskursstringe fiihren von damals in
die Gegenwart. Zum einen wird die Eréffnung der neuen Reflexionsebene
zu dem Konfliktfeld, auf dem die Wissenssoziologie ihre Identitit konturiert
(Meja, Stehr 1982) und auf dem sich die Kiritische Theorie dagegen wehrt,
dass der beobachtende wissenssoziologische Blick sie zum Forschungsob-
jekt macht. Es sei dies »eigentlich ein Advokatenkniff, um mit der Philoso-
phie insgesamt die materialistische Dialektik loszuwerden. Zuordnend wird
der Geist tel quel lokalisiert« (Adorno 1975: 198). Und zum anderen entsteht
das Problem der angemessenen Dimensionierung der Einsicht, die Wirklich-
keit sei konstruiert. Interdisziplindre Forschung und Diskussion dazu bewe-
gen sich im Spannungsfeld zwischen den beiden Polen, die Peter Berger und
Thomas Luckmann ausdriicklich nicht als einander widersprechend verste-
hen: »Gesellschaft besitzt tatsichlich objektive Faktizitit. Und Gesellschaft
wird tatsdchlich konstruiert durch Titigkeiten, die subjektiv gemeinten Sinn
zum Ausdruck bringen« (Berger, Luckmann 1970: 20). Damit wird die wis-
senssoziologische Aufmerksamkeit vom primir ideologiekritischen Interesse
an philosophisch-gesellschaftskritischen Texten auf die »Wirklichkeit der All-
tagswelt« (ebd.: 21) erweitert und zum Querschnittsprojekt der Soziologie.

Hans-Georg Soeffner betreibt Wissenssoziologie als »Rekonstruktion
gesellschaftlicher Konstruktionen der Wirklichkeit« (Soeffner 2020: 112);
und zwar als Konstruktionen unter den harten Bedingungen des Alltags. Da
Wissen tiberall in der Gesellschaft eine Rolle spielt, begegnen alle Bereichs-
soziologien der Wissenssoziologie in ihren jeweiligen Dominen. Und die
Wissenssoziologie wiederum trifft in all ihren Domanen auch auf soziologi-
sches Wissen, einschlief3lich wissenssoziologischen Wissens. Jedenfalls muss
sie damit rechnen. Das schlidgt sich in der Breite von Soeffners Wissen und
Werk nieder. Religionen, die Isracl-Palistina-Problematik, der Hochhumor
der Neuen Frankfurter Schule, taubenziichtende Bergminner im Ruhrge-
biet, Stilfragen, japanische Malerei, der Hochhumor der Neuen Frankfurter
Schule — den hab ich schon erwihnt? Dann eben noch einmal, weil: er ist
besonders wichtig. Als kurzer Einstieg: Schmitt (2001).



54 GEORG VOBRUBA

Die packendsten seiner Analysen setzen bei Beobachtungen von — dramati-
schen und weniger dramatischen? — Alltagskonstellationen an, legen deren
immanente Sinnstruktur frei, koppeln sie mit stupendem Autorenwissen und
dekonstruieren so ihre Alltiglichkeit. Jedenfalls entsteht dieser Effekt bei der
Lekttire der Texte.

Die Konzentration des soziologischen Interesses auf den Alltag bedeu-
tet, dass die Leute in den Blick kommen. mLeute als soziologische Kategorie
steht fiir einen neutralen, unpathetischen Begriff, der — gezielt — weder die
Zugehérigkeit von Individuen zu einem Kollektiv noch deren Andersartig-
keit oder gar Originalitdt thematisiert.« (Soeffner 2014: 87) Alltag bedeutet
Praxisbezug. Die Leute wollen etwas erreichen, die Leute drgern sich. Jeden-
falls ist mit den Leuten zu rechnen. Gerade und erst recht unter den kom-
plexen Verhiltnissen der Moderne. Man kann heute wissen: Ist der Alltag
der Leute bedroht, versuchen sie ihre Routinen zu verteidigen, wehren sie
sich. Wie geht Soeffners Wissenssoziologie damit um, dass man in der Wirk-
lichkeit etwas erreichen will; und wie damit, dass immer wieder etwas ande-
res rauskommt als das, was man wollte? Wie also handhabt man soziologisch
die Kausalitit und die Kritik der Leute?

Der Ausgangspunkt ist verstehendes Beschreiben. Klar. Aber dann? Je-
denfalls muss mit der Konstruktion von Kausalzusammenhingen im Objekt-
bereich gerechnet werden. Wenn die Leute etwa praxisrelevantes »Rezept-
wissen« (Soeffner 2020: 113) anwenden, um mit den sozialen Verhiltnissen
klarzukommen, brauchen sie Gewissheiten Uber stabile Wenn-Dann-Zu-
sammenhinge. Der Einwand, dass sich unter den Bedingungen sozialer
Komplexitit Intentionen ohnehin nicht in ihnen entsprechende Effekte um-
setzen, zieht nicht. Um lebensweltlich durchzukommen, muss man etwas
bewirken wollen, also mit Kausalititen operieren, auch wenn man aus Er-
fahrung weil3, dass vieles anders kommt als beabsichtigt. Also: Wie handhabt
man wissenssoziologisch die Kausalititen der Leute? Und wie wirkt das
praktische Handeln entlang von Kausalititen auf die sozialen Verhiltnisse?
Wie — wenn tiberhaupt — ldsst sich aus den Kausalititen der Leute hochrech-
nen auf Kausalbeziechungen in der Gesellschaft? Denn wenn die Kausali-
taten der Leute ihr Handeln anleiten, dann bewirken sie etwas. Entstehen
daraus Makromuster; etwa gar Kausalzusammenhinge zweiter Ordnung, die
sich die Wissenssoziologie als genuine Einsichten gutschreiben kann?

2 »Ein Krappel im Rollstuhl, entschlossen eine Steinschleuder schwingend« (Soeffner 2020:
109) und die Bewihrung als gentleman im »Watier’s Clubs, einem der beriihmtesten und
als Spielclub beriichtigten »Szenetreffpunktec der Dandys in London« (Soeffner 2014: 95).



BEOBACHTUNGEN BEOBACHTEN 55

Ahnlich ist es mit der Kritik der Leute. Es war ein wesentlicher Emanzipa-
tionsschritt der Wissenssoziologie, die ideologiekritische Attitide ihrer An-
finge hinter sich zu lassen (Berger, Luckmann 1970: 10 ff.; Soeffner 2020:
113). Ganz eindeutig aber muss sie sich fiir die Kritik der Leute interessieren.
Und wenn ihr deren Inhalte auch so gar nicht einleuchten — umso interes-
santer! Empirische Evidenz ihrer politisch-praktischen Bedeutung und Fol-
gen liegt offen: Erheblichen Teilen der gegen die Moderne gerichteten Na-
turschwirmer der 1910er Jahre (Plessner 1981) fiel es leicht, ins Autoritire
zu kippen. Analog, der Weg vom Verschworungsweltbild tber den Populis-
mus in die »illiberale Demokratie« ist kurz. Es gibt gute Griinde, sich Giber
das Verschworungsdenken als Gesellschaftskritik (Vobruba 2024: 120 ff.) zu
entsetzen. Dass mag jede praktisch halten, wie sie will. Aber zuerst muss
man es samt seinem gesellschaftlichen Verinderungspotential verstehen.
Gewiss, eine »Schiedsrichterhaltung des Soziologen gegentiber der Ge-
sellschaft« (Soeffner 1989: 1706) ist penetrant und bringt nichts. Kritische
Theorie und die Kritik der Leute werden nie eine »dynamische Einheit« bil-
den (Horkheimer 1937: 269). Aber lisst sich irgendwie vermitteln zwischen
der Kritik der Leute und Gesellschaftskritik als Selbstauftrag der Soziologie?
Ich will damit keine neue Variante eines soziologischen Belehrungsmodells
fir die Leute andeuten, auch nicht fiir »gesellschaftliche Entscheidungstri-
ger, Eliten und Experten« unter ihnen (Zifonun 2015: 240), so sinnvoll es
auch sein mag, Alternativen zu ihren Alltagsroutinen beziehungsweise die
Kontingenz der sozialen Verhiltnisse vor Augen zu fithren — ein Verstind-
nis der Aufgaben von Kritik, das die hermeneutische Wissenssoziologie und
die Systemtheorie bemerkenswerter Weise teilen (Scherr 2015: 25). Eher
geht es mir um ein theoretisch-empirisches Vermittlungsprojekt, vage orien-
tiert an Fragen nach kollektiven Ergebnissen individuellen Handelns. Denn:
Die Kritik der Leute ist vielfach nicht nur konfus, sondern in ihren kollekti-
ven Handlungsfolgen selbstschidigend. Vielleicht lassen sich daraus Mog-
lichkeiten wirksamer soziologischer Kritik ableiten, die tber Hinweise auf
Alternativen zu festgefahrenen Handlungsroutinen im Alltag hinausgehen. Ich
versuche, dies anschaulicher zu machen, indem ich ein instruktives Bild von
Hans-Georg Soeftner nitze. »Sicher, die Wissenschaft hat noch selten im Ver-
lauf der Geschichte die Menschen daran hindern kénnen, in den Brunnen zu
fallen« (Soeffner 1989: 28). Aber solange die Wissenschaft den Anspruch auf-
rechterhilt, sollte sie die Neigung der Leute zu individuellen Handlungsstrate-



56 GEORG VOBRUBA

glen, als deren Ergebnis alle miteinander im Brunnen liegen, zu erkldren ver-
suchen, wenn sie thnen »Wege um den Brunnen herum« (Soeffner 1989: 28)
zeigen will.

Mit (beobachtendem) Blick auf die Kausalititen und die Kritik der Leute
ist »die Frage also, wie weit sich wissenschaftliche Konstruktionen »zweiter
Ordnung¢ (Schiitz) aus den »alltdglichen< Konstruktionen rerster Ordnungc
speisen« (ebd.: 224). Konkret: Kénnen sich aus der Rekonstruktion der Kau-
salititen und der Kritik der Leute soziologische Konzepte von Kausalitit
und von Kiritik ergeben, die sich von denen der Leute unterscheiden und
doch nicht in einer Gegenlage zu ihnen enden? Ich frag ja nur.

Literatur

Adorno, Theodor W. 1975: Negative Dialektik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Baecker, Dirk 1993: Kybernetik zweiter Ordnung. In Heinz von Foerster, Wissen
und Gewissen. Versuch einer Briicke. Hrsgg. von Siegfried J. Schmidt. Frankfurt
am Main Suhrkamp. 1-23.

Berger, Peter L. / Luckmann, Thomas 1970: Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt am Main: S. Fischer.

Horkheimer, Max 1937: Traditionelle und kritische Theorie. Zeitschrift fur Sozial-
forschung, 6. Jg., Heft 2, 245-294.

Mannheim, Karl 1995 [1929]: Ideologie und Utopie. Frankfurt am Main: Klostermann.

Meja, Volker / Stehr, Nico (Hrsg.) 1982: Der Streit um die Wissenssoziologie. 2
Binde. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Plessner, Helmuth 1981 [1924]: Grenze der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen
Radikalismus. In Helmuth Plessner, Gesammelte Schriften V. Hrsgg. von Giin-
ter Dux / Odo Marquard / Elisabeth Stroker. Frankfurt am Main: Suhtkamp.

Scherr, Albert 2015: Einleitung: Keine 11. These mehr? Niklas Luhmann als kritischer
Theoretiker der Gegenwartsgesellschaft. In Albert Scherr (Hrsg.), Systemtheorie
und Differenzierungstheorie als Kritik. Weinheim, Basel: Beltz Juventa, 13-30.

Schmitt, Oliver Maria 2001: Die schirfsten Kritiker der Elche. Die Neue Frankfurter
Schule in Wort und Strich und Bild. Berlin: Alexander Fest Vetlag.

Schiitz, Alfred 1972 [1937]: Das Problem der Rationalitit in der sozialen Welt. In
Alfred Schiitz, Gesammelte Aufsitze II. Studien zur soziologischen Theorie.
Den Haag: Martinus Nijhoff, 22—50.

Soeffner, Hans-Georg 1989: Auslegung des Alltags — Alltag der Auslegung. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.



BEOBACHTUNGEN BEOBACHTEN 57

Soeftner, Hans-Georg 2010: Der fliegende Maulwurf — Der Tauben ziichtende Berg-
mann im Ruhrgebiet. In Hans-Georg Soeffner, Symbolische Formung. Eine So-
ziologie des Symbols und des Rituals. Weilerswist: Velbriick, 111-132.

Soeffner, Hans-Georg 2014: Strukturelle Zwinge und kleine Freiheiten: Die sozio-
logische Beobachtung alltiglicher Befreiungsversuche am Beispiel der >Stile des
Lebenscund der>Gesellschaft der Leute. In Thilo Fehmel / Stephan Lessenich /
Jenny Preunkert (Hrsg.), Systemzwang und Akteurswissen. Theorie und Empirie
von Autonomiegewinnen. Frankfurt am Main, New York: Campus, 81-115.

Soeftner, Hans-Georg 2020: Bild- und Sehwelten. Visueller Erkenntnisstil und Het-
meneutik des Sehens. Weinheim, Basel: Beltz Juventa.

Vobruba, Georg 2024: Das Verschwérungsweltbild. Denken gegen die Moderne.
Weinheim, Basel: Beltz Juventa.

von Foerster, Heinz 1993: Wissen und Gewissen. Versuch einer Briicke. Hrsgg. von
Siegfried J. Schmidt. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Zifonun, Darius 2015: Der Kritikbegriff der hermeneutischen Wissenssoziologie. In
Roland Hitzler (Hrsg.), Hermeneutik als Lebenspraxis. Ein Vorschlag von Hans-
Georg Soeffner. Weinheim, Basel: Beltz Juventa, 231-241.



