
S O Z I O L O G I E ,  5 4 .  J G . ,  H E F T  1 ,  2 0 2 5 ,  S .  5 2 – 5 7  

 

Beobachtungen beobachten 

Hans-Georg Soeffner zum 85. Geburtstag 

Georg Vobruba 

Spätestens in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts hatte der soziologische 
Wissensbestand einen Reifegrad erreicht, der einsehbar machte, dass Be-
obachtungen über die Gesellschaft Beobachtungen in der Gesellschaft sind 
und darum unter sozialen Bedingungen angestellt werden. Es entstand die 
Soziologie des Wissens, die »das Denken in dem konkreten Zusammenhang 
einer historisch-gesellschaftlichen Situation zu verstehen« sucht (Mannheim 
1995: 4). Mit der wissenssoziologischen Erfassung des soziologischen Wis-
sens entwickelte sich seine spezifische Reflexivität. Die Kompetenz der So-
ziologie zur Selbstbeobachtung macht ihre disziplinäre Identität aus.   

»Die Entdeckung des Beobachters« (Baecker 1993: 18) als Bestandteil des 
soziologischen Beobachtungsfeldes hat drei eng verbundene Konsequenzen: 
Erstens, die Leute, die die sozialen Verhältnisse beobachten, interpretieren 
und dementsprechend handeln, geraten ins Zentrum der soziologischen 
Aufmerksamkeit. Zweitens, die soziologische Beobachterin rückt an den 
Rand des Beobachtungsfeldes, um sich bei ihren Beobachtungen nicht selbst 
im Weg zu stehen. »Jeder, der Sozialwissenschaftler werden will, muß sich 
dazu entschließen, einen anderen statt seiner selbst als das Zentrum dieser 
Welt zu setzen, nämlich die beobachtete Person.« (Schütz 1972: 41) Drittens 
kommt damit der subjektseitige Anteil an der Konstruktion der Wirklichkeit 
in den Blick (von Foerster 1993). Die Impulse zu diesem Reflexionsschub 
kamen aus völlig unterschiedlichen Denkrichtungen, doch ist ihnen gemein-
sam, dass sie ganz wesentlich von Wien ausgingen.1 Das lässt sich aus den 
temporeichen und fundamentalen Umwälzungen der Lebensverhältnisse 

 
 1 Alfred Schütz, 1899 in Wien geboren, lebte von 1939 bis zu seinem Tod 1959 in New 

York; Heinz von Foerster, 1911 ebenfalls in Wien geboren, emigrierte 1949 in die USA 
und starb 2002 in Pescadero, Kalifornien.  



 B E O B A C H T U N G E N  B E O B A C H T E N  53  

 

nach dem Zusammenbruch des Habsburgerreiches, der ungeheuren Vielfalt 
der Lebensverhältnisse und Erfahrungen erklären, die Bewusstsein für die 
Kontingenz der sozialen Verhältnisse und Distanz zu ihnen schufen, sowie 
die Partikularität aller Beobachtungspositionen bewusst machten. Einfacher 
gesagt: Wien war Knotenpunkt der Moderne, und das Denken über das 
Denken ist genuines Merkmal modernen Denkens.  

Mindestens zwei bemerkenswerte Diskursstränge führen von damals in 
die Gegenwart. Zum einen wird die Eröffnung der neuen Reflexionsebene 
zu dem Konfliktfeld, auf dem die Wissenssoziologie ihre Identität konturiert 
(Meja, Stehr 1982) und auf dem sich die Kritische Theorie dagegen wehrt, 
dass der beobachtende wissenssoziologische Blick sie zum Forschungsob-
jekt macht. Es sei dies »eigentlich ein Advokatenkniff, um mit der Philoso-
phie insgesamt die materialistische Dialektik loszuwerden. Zuordnend wird 
der Geist tel quel lokalisiert« (Adorno 1975: 198). Und zum anderen entsteht 
das Problem der angemessenen Dimensionierung der Einsicht, die Wirklich-
keit sei konstruiert. Interdisziplinäre Forschung und Diskussion dazu bewe-
gen sich im Spannungsfeld zwischen den beiden Polen, die Peter Berger und 
Thomas Luckmann ausdrücklich nicht als einander widersprechend verste-
hen: »Gesellschaft besitzt tatsächlich objektive Faktizität. Und Gesellschaft 
wird tatsächlich konstruiert durch Tätigkeiten, die subjektiv gemeinten Sinn 
zum Ausdruck bringen« (Berger, Luckmann 1970: 20). Damit wird die wis-
senssoziologische Aufmerksamkeit vom primär ideologiekritischen Interesse 
an philosophisch-gesellschaftskritischen Texten auf die »Wirklichkeit der All-
tagswelt« (ebd.: 21) erweitert und zum Querschnittsprojekt der Soziologie. 

Hans-Georg Soeffner betreibt Wissenssoziologie als »Rekonstruktion 
gesellschaftlicher Konstruktionen der Wirklichkeit« (Soeffner 2020: 112); 
und zwar als Konstruktionen unter den harten Bedingungen des Alltags. Da 
Wissen überall in der Gesellschaft eine Rolle spielt, begegnen alle Bereichs-
soziologien der Wissenssoziologie in ihren jeweiligen Domänen. Und die 
Wissenssoziologie wiederum trifft in all ihren Domänen auch auf soziologi-
sches Wissen, einschließlich wissenssoziologischen Wissens. Jedenfalls muss 
sie damit rechnen. Das schlägt sich in der Breite von Soeffners Wissen und 
Werk nieder. Religionen, die Israel-Palästina-Problematik, der Hochhumor 
der Neuen Frankfurter Schule, taubenzüchtende Bergmänner im Ruhrge-
biet, Stilfragen, japanische Malerei, der Hochhumor der Neuen Frankfurter 
Schule  den hab ich schon erwähnt? Dann eben noch einmal, weil: er ist 
besonders wichtig. Als kurzer Einstieg: Schmitt (2001).  



54 G E O R G  V O B R U B A  

 

Die packendsten seiner Analysen setzen bei Beobachtungen von – dramati-
schen und weniger dramatischen2 – Alltagskonstellationen an, legen deren 
immanente Sinnstruktur frei, koppeln sie mit stupendem Autorenwissen und 
dekonstruieren so ihre Alltäglichkeit. Jedenfalls entsteht dieser Effekt bei der 
Lektüre der Texte.   

Die Konzentration des soziologischen Interesses auf den Alltag bedeu-
tet, dass die Leute in den Blick kommen. »›Leute als soziologische Kategorie 
steht für einen neutralen, unpathetischen Begriff, der – gezielt – weder die 
Zugehörigkeit von Individuen zu einem Kollektiv noch deren Andersartig-
keit oder gar Originalität thematisiert.« (Soeffner 2014: 87) Alltag bedeutet 
Praxisbezug. Die Leute wollen etwas erreichen, die Leute ärgern sich. Jeden-
falls ist mit den Leuten zu rechnen. Gerade und erst recht unter den kom-
plexen Verhältnissen der Moderne. Man kann heute wissen: Ist der Alltag 
der Leute bedroht, versuchen sie ihre Routinen zu verteidigen, wehren sie 
sich. Wie geht Soeffners Wissenssoziologie damit um, dass man in der Wirk-
lichkeit etwas erreichen will; und wie damit, dass immer wieder etwas ande-
res rauskommt als das, was man wollte? Wie also handhabt man soziologisch 
die Kausalität und die Kritik der Leute? 

Der Ausgangspunkt ist verstehendes Beschreiben. Klar. Aber dann? Je-
denfalls muss mit der Konstruktion von Kausalzusammenhängen im Objekt-
bereich gerechnet werden. Wenn die Leute etwa praxisrelevantes »Rezept-
wissen« (Soeffner 2020: 113) anwenden, um mit den sozialen Verhältnissen 
klarzukommen, brauchen sie Gewissheiten über stabile Wenn-Dann-Zu-
sammenhänge. Der Einwand, dass sich unter den Bedingungen sozialer 
Komplexität Intentionen ohnehin nicht in ihnen entsprechende Effekte um-
setzen, zieht nicht. Um lebensweltlich durchzukommen, muss man etwas 
bewirken wollen, also mit Kausalitäten operieren, auch wenn man aus Er-
fahrung weiß, dass vieles anders kommt als beabsichtigt. Also: Wie handhabt 
man wissenssoziologisch die Kausalitäten der Leute? Und wie wirkt das 
praktische Handeln entlang von Kausalitäten auf die sozialen Verhältnisse?  
Wie – wenn überhaupt – lässt sich aus den Kausalitäten der Leute hochrech-
nen auf Kausalbeziehungen in der Gesellschaft? Denn wenn die Kausali-
täten der Leute ihr Handeln anleiten, dann bewirken sie etwas. Entstehen 
daraus Makromuster; etwa gar Kausalzusammenhänge zweiter Ordnung, die 
sich die Wissenssoziologie als genuine Einsichten gutschreiben kann?  

 
 2 »Ein Krüppel im Rollstuhl, entschlossen eine Steinschleuder schwingend« (Soeffner 2020: 

109) und die Bewährung als gentleman im »›Watier’s Club‹, einem der berühmtesten und 
als Spielclub berüchtigten ›Szenetreffpunkte‹ der Dandys in London« (Soeffner 2014: 95).  



 B E O B A C H T U N G E N  B E O B A C H T E N  55  

 

Ähnlich ist es mit der Kritik der Leute. Es war ein wesentlicher Emanzipa-
tionsschritt der Wissenssoziologie, die ideologiekritische Attitüde ihrer An-
fänge hinter sich zu lassen (Berger, Luckmann 1970: 10 ff.; Soeffner 2020: 
113). Ganz eindeutig aber muss sie sich für die Kritik der Leute interessieren. 
Und wenn ihr deren Inhalte auch so gar nicht einleuchten – umso interes-
santer! Empirische Evidenz ihrer politisch-praktischen Bedeutung und Fol-
gen liegt offen: Erheblichen Teilen der gegen die Moderne gerichteten Na-
turschwärmer der 1910er Jahre (Plessner 1981) fiel es leicht, ins Autoritäre 
zu kippen. Analog, der Weg vom Verschwörungsweltbild über den Populis-
mus in die »illiberale Demokratie« ist kurz. Es gibt gute Gründe, sich über 
das Verschwörungsdenken als Gesellschaftskritik (Vobruba 2024: 120 ff.) zu 
entsetzen. Dass mag jede praktisch halten, wie sie will. Aber zuerst muss 
man es samt seinem gesellschaftlichen Veränderungspotential verstehen. 

Gewiss, eine »Schiedsrichterhaltung des Soziologen gegenüber der Ge-
sellschaft« (Soeffner 1989: 176) ist penetrant und bringt nichts. Kritische 
Theorie und die Kritik der Leute werden nie eine »dynamische Einheit« bil-
den (Horkheimer 1937: 269). Aber lässt sich irgendwie vermitteln zwischen 
der Kritik der Leute und Gesellschaftskritik als Selbstauftrag der Soziologie? 
Ich will damit keine neue Variante eines soziologischen Belehrungsmodells 
für die Leute andeuten, auch nicht für »gesellschaftliche Entscheidungsträ-
ger, Eliten und Experten« unter ihnen (Zifonun 2015: 240), so sinnvoll es 
auch sein mag, Alternativen zu ihren Alltagsroutinen beziehungsweise die 
Kontingenz der sozialen Verhältnisse vor Augen zu führen – ein Verständ-
nis der Aufgaben von Kritik, das die hermeneutische Wissenssoziologie und 
die Systemtheorie bemerkenswerter Weise teilen (Scherr 2015: 25). Eher 
geht es mir um ein theoretisch-empirisches Vermittlungsprojekt, vage orien-
tiert an Fragen nach kollektiven Ergebnissen individuellen Handelns. Denn: 
Die Kritik der Leute ist vielfach nicht nur konfus, sondern in ihren kollekti-
ven Handlungsfolgen selbstschädigend. Vielleicht lassen sich daraus Mög-
lichkeiten wirksamer soziologischer Kritik ableiten, die über Hinweise auf 
Alternativen zu festgefahrenen Handlungsroutinen im Alltag hinausgehen. Ich 
versuche, dies anschaulicher zu machen, indem ich ein instruktives Bild von 
Hans-Georg Soeffner nütze. »Sicher, die Wissenschaft hat noch selten im Ver-
lauf der Geschichte die Menschen daran hindern können, in den Brunnen zu 
fallen« (Soeffner 1989: 28). Aber solange die Wissenschaft den Anspruch auf-
rechterhält, sollte sie die Neigung der Leute zu individuellen Handlungsstrate-



56 G E O R G  V O B R U B A  

 

gien, als deren Ergebnis alle miteinander im Brunnen liegen, zu erklären ver-
suchen, wenn sie ihnen »Wege um den Brunnen herum« (Soeffner 1989: 28) 
zeigen will.  

Mit (beobachtendem) Blick auf die Kausalitäten und die Kritik der Leute 
ist »die Frage also, wie weit sich wissenschaftliche Konstruktionen ›zweiter 
Ordnung‹ (Schütz) aus den ›alltäglichen‹ Konstruktionen ›erster Ordnung‹ 
speisen« (ebd.: 224). Konkret: Können sich aus der Rekonstruktion der Kau-
salitäten und der Kritik der Leute soziologische Konzepte von Kausalität 
und von Kritik ergeben, die sich von denen der Leute unterscheiden und 
doch nicht in einer Gegenlage zu ihnen enden?  Ich frag ja nur. 

Literatur 

Adorno, Theodor W. 1975: Negative Dialektik. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Baecker, Dirk 1993: Kybernetik zweiter Ordnung. In Heinz von Foerster, Wissen 

und Gewissen. Versuch einer Brücke. Hrsgg. von Siegfried J. Schmidt. Frankfurt 
am Main Suhrkamp. 123. 

Berger, Peter L. / Luckmann, Thomas 1970: Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt am Main: S. Fischer. 

Horkheimer, Max 1937: Traditionelle und kritische Theorie. Zeitschrift für Sozial-
forschung, 6. Jg., Heft 2, 245294. 

Mannheim, Karl 1995 [1929]: Ideologie und Utopie. Frankfurt am Main: Klostermann.  
Meja, Volker / Stehr, Nico (Hrsg.) 1982: Der Streit um die Wissenssoziologie. 2 

Bände. Frankfurt am Main: Suhrkamp.  
Plessner, Helmuth 1981 [1924]: Grenze der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen 

Radikalismus. In Helmuth Plessner, Gesammelte Schriften V. Hrsgg. von Gün-
ter Dux / Odo Marquard / Elisabeth Ströker. Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Scherr, Albert 2015: Einleitung: Keine 11. These mehr? Niklas Luhmann als kritischer 
Theoretiker der Gegenwartsgesellschaft. In Albert Scherr (Hrsg.), Systemtheorie 
und Differenzierungstheorie als Kritik. Weinheim, Basel: Beltz Juventa, 1336. 

Schmitt, Oliver Maria 2001: Die schärfsten Kritiker der Elche. Die Neue Frankfurter 
Schule in Wort und Strich und Bild. Berlin: Alexander Fest Verlag. 

Schütz, Alfred 1972 [1937]: Das Problem der Rationalität in der sozialen Welt. In 
Alfred Schütz, Gesammelte Aufsätze II. Studien zur soziologischen Theorie. 
Den Haag: Martinus Nijhoff, 2250.  

Soeffner, Hans-Georg 1989: Auslegung des Alltags – Alltag der Auslegung. Frank-
furt am Main: Suhrkamp. 



 B E O B A C H T U N G E N  B E O B A C H T E N  57  

 

Soeffner, Hans-Georg 2010: Der fliegende Maulwurf – Der Tauben züchtende Berg-
mann im Ruhrgebiet. In Hans-Georg Soeffner, Symbolische Formung. Eine So-
ziologie des Symbols und des Rituals. Weilerswist: Velbrück, 111–132. 

Soeffner, Hans-Georg 2014: Strukturelle Zwänge und kleine Freiheiten: Die sozio-
logische Beobachtung alltäglicher Befreiungsversuche am Beispiel der ›Stile des 
Lebens‹ und der ›Gesellschaft der Leute‹. In Thilo Fehmel / Stephan Lessenich / 
Jenny Preunkert (Hrsg.), Systemzwang und Akteurswissen. Theorie und Empirie 
von Autonomiegewinnen. Frankfurt am Main, New York: Campus, 81–115.  

Soeffner, Hans-Georg 2020: Bild- und Sehwelten. Visueller Erkenntnisstil und Her-
meneutik des Sehens. Weinheim, Basel: Beltz Juventa. 

Vobruba, Georg 2024: Das Verschwörungsweltbild. Denken gegen die Moderne. 
Weinheim, Basel: Beltz Juventa. 

von Foerster, Heinz 1993: Wissen und Gewissen. Versuch einer Brücke. Hrsgg. von 
Siegfried J. Schmidt. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Zifonun, Dariuš 2015: Der Kritikbegriff der hermeneutischen Wissenssoziologie. In 
Roland Hitzler (Hrsg.), Hermeneutik als Lebenspraxis. Ein Vorschlag von Hans-
Georg Soeffner. Weinheim, Basel: Beltz Juventa, 231241. 


